
Gens sui tantum similis 

Johann Gottfried Herders Beitrag zur Entstehung des deutschen Philhellenismus* 

Von Wolfgang Proß, Bern 

Wie ein unermeßlicher Schiffbruch, wenn die Orkane verstummt sind und die Schiffer ent­
flohn, und der Leichnam der zerschmetterten Flotte unkenntlich auf der Sandbank liegt, so 
lag vor uns Athen, und die verwaisten Säulen standen vor uns, wie die nackten Stämme eines 
Waids, der am Abend noch grünte, und des Nachts darauf im Feuer aufging. 

Hier, sagte Diotima, lernt man stille sein über sein eigen Schicksal, es seie gut oder böse. 

Hier lernt man stille sein über Alles, fuhr ich fort. Hätten die Schnitter, die dies Kornfeld 
gemäht, ihre Scheunen mit seinen Halmen bereichert, so wäre nichts verloren gegangen, und 
ich wollte mich begnügen, hier als Ährenleser zu stehn; aber wer gewann denn? 

Ganz Europa, erwidert' einer von den Freunden. 

0, ja! rief ich, sie haben die Säulen und Statuen weggeschleift und an einander verkauft, haben 
die edlen Gestalten nicht wenig geschätzt, der Seltenheit wegen, wie man Papageien und 
Affen schätzt. 

Sage das nicht! erwiderte derselbe; und mangelt' auch wirklich ihnen der Geist von all dem 
Schönen, so wär es, weil der nicht weggetragen werden konnte und nicht gekauft. 

Ja wohl! rief ich. Dieser Geist war auch untergegangen noch ehe die Zerstörer über Attika 
kamen. Erst wenn die Häuser und Tempel ausgestorben, wagen sich die wilden Tiere in die 
Tore und Gassen. 

Wer jenen Geist hat, sagte Diotima tröstend, dem stehet Athen noch, wie ein blühender 
Fruchtbaum. Der Künstler ergänzt den Torso sich leicht I. 

Wessen Erbteil wurde der Geist, der sich in Griechenland und besonders in 
Athen verkörperte? Hyperions Frage nach den Nachfahren Griechenlands und 
Diotimas Antwort verweisen in Hölderlins Romanfragment von 1797 auf eine 
Verlagerung in der Fragestellung der Querelle des Anciens et des Modernes, 
deren Bedeutung ein Jahr später von einem höchst aktuellen Anlass bestätigt 
werden sollte: Am 27.128. Juli 1798 fand in Paris der feierliche Einzug der auf 
Befehl Napoleons aus Italien geraubten antiken Kunstschätze statt, den die 
Zeitgenossen als Nachahmung des Triumphzuges empfanden, in dem L. Mum­
mius nach der Plünderung Korinths (146 v.ehr.) in Rom die griechische 
Kunstbeute aufgeführt hatte. In diesem Kontext rechtfertigt sich die heftige 
Abwehr Hyperions, Europa im allgemeinen als die Erben der griechischen 
Kultur zu betrachten: nur Käuflichkeit und Neugier bestimmten das Interesse 

* Die Quellenverweise auf Herders Werke beziehen sich auf folgende Ausgaben: J. G. Herder, 
Werke. Hg. von Wolfgang Pross. 3 Bde. (München/Wien 1984-1996) (Sigle: H.). Herders 

Sämmtliche Werke. Hg. von Bernhard Suphan. 33 Bde. (Berlin 1877-1913) (Sigle: SWS). 
Hölderlin, Hyperiol7. Erster Band, zweites Buch. Zitiert nach: Hölderlin, Sämtliche Werke 

(Kleine Stuttgarter Ausgabe, Bd. 3, hg. von Friedrich Beissner) Stuttgart 1958, 89. 



Gens sui tantum similis 207 

der angeblichen Erben der Antike, nicht aber der innewohnende Geist. Aber 
Diotimas tröstliche Verheissung, jener Geist lebe noch, und zwar im Künstler, 
ist über die Rollenprosa hinaus der Versuch einer Stellungnahme zur Kern­
frage des Klassizismus nach der Möglichkeit der Nachahmung der Antiken, 
und darüber hinaus der Beginn einer Entwicklung, die in der Retrospektive 
eine Identifikation des griechischen Geistes mit den Werken der Künstler der 
«deutschen Nation» anbahnt. Während die Werke der antiken Kunst in Paris 
in den Augen der deutschen Öffentlichkeit die Zeit ihrer «babylonischen Ge­
fangenschaft» antreten, vollzieht sich eine translatio imperii des Geistes der 
griechischen Antike unter die deutschen Barbaren2• 

Dies setzt jedoch eine Diskussion nicht nur kunsttheoretischer, sondern 
vor allem geschichtsphilosophischer Thesen voraus, denn das bedeutendste 
Werk auf diesem Gebiet, Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte der 
Menschheit hatte 1787 in seinem dritten Teil hier einen Akzent gesetzt, der die 
klassische Antike in radikaler W eise aufspaltete. Im dreizehnten Buch der 
Ideen zeichnet Herder ein Bild des Griechentums als der unwiederbringlich 
verlorenen Jugend der Menschheit, das auf jedem Gebiet der Kultur Vollkom­
menes geleistet habe. Im Gegensatz dazu präsentiert er in Buch X I V  der Ideen 
ein Bild der römischen Geschichte und Kultur als «Dämonengeschichte», das 
von solch radikaler Negativität ist, dass es bei den Zeitgenossen nicht nur 
Befremden, sondern einen Sturm des Protestes hätte auslösen müssen. Dieser 
blieb jedoch aus, sofern man nicht die Schweigsamkeit der Freunde in Göttin­
gen als Zeichen der Ablehnung begreifen wilP; und es ist eine der nicht weni­
gen Paradoxien der ästhetischen und historischen Rezeption von Herders 
Werk in der Goethe-Zeit, dass diese Antiken- Interpretation zwar unter den 
Gesichtspunkten des ästhetischen Klassizismus4 und unter den Auspizien der 
Wolfschen Homer-Deutung5 einer raschen damnatio memoriae verfiel, dass 
aber andererseits das gleiche geschichtsphilosophische Konzept Griechenlands 
die stillschweigende Basis der Entwicklung des Philhellenismus bildete. Drei 

2 Vgl. hierzu A. W. Schlegels Elegie «Die Kunst der Griechen», in: Athenäum 1799, sowie 
Schillers Gedicht aus dem Jahr 1803 «Die Antiken in Paris». - Zum gesamten Komplex der 
Entftihrung der Kunstwerke nach Paris vgl. den Aufsatz von Ingrid Oesterle, «Paris - das 
moderne Rom?», in: Conrad Wiedemann (Hg.), Rom - Paris - London. Erfahrung und Selbst­
elfahrung deutscher Schriftsteller und Künstler in den fremden Metropolen (Stuttgart 1988) 
375-419. 

3 Darüber beklagt sich Herder in einem Brief an Johann Gottfried Eichhorn vom 18. Dezember 
1787; vgl. Johann Gottfried Herder, Briefe. Ausgabe Dobbekl Arnold, Bd. 5 (Weimar 1979) 
241f. 

4 Vgl. hierzu den Aufsatz des Vf., «Die Konkurrenz von ästhetischem Wert und zivilem Ethos. 
Ein Beitrag zur Entstehung des Neoklassizismus», in: Roger Bauer u.a. (Hg.), Der theatralische 
Neoklassizismus - ein europäisches Phänomen? (Bern u.a. 1986) 64-126. 

5 1795 wird ihm die Homer-Interpretation der Ideen durch seinen Aufsatz «Homer, ein Günst­
ling der Zeit» in Schillers Horen (SWS XVIII 420-446) die heftige Kritik von Friedrich 
August Wolf zuziehen, der im gleichen Jahr seine Prolegomena ad Homerum veröffentlichte. 



208 Wolfgang Proß 

Aspekte dieses Komplexes löst dieser Beitrag aus dem Fragenhorizont der 
Interaktion zwischen Geschichtsphilosophie und Querelle im Werk Herders 
heraus: die Entwicklung des geschichtsphilosophischen Bildes Griechenlands 
aus dem Denken des Polybios, die Applikation des Tacitus auf Germanen und 
Griechen gemeinsam und die Begriffsbildung der «Deutschen Völker». 

Das Buch, in dem Herder das Gemälde Griechenlands, seiner Geschichte 
und Kultur entwirft, gehört insofern zu den modellhaften Büchern dieses Wer­
kes, als der Verfasser in der Geschichte der griechischen Stämme einen Ideal­
fall der gesamten Entfaltung einer Nation sieht: Griechenland hat in seiner 
Geschichte den naturhaften Zyklus vollkommen durchlaufen, wie wohl kein 
anderes Volk vorher und nachher, und mit der grässten Freiheit zur selbständi­
gen Entwicklung. Herder greift damit auf Polybios zurück und dessen These 
von der natürlichen Entwicklung eines Volkes bis zu einem Höhepunkt und 
dem darauffolgenden Verfall seiner Kultur; er überträgt sie jedoch in der An­
wendung von Rom auf Griechenland. Hatte Polybios im sechsten Buch seines 
Geschichtswerkes die Überlegenheit Roms über Karthago zum Zeitpunkt der 
Punischen Kriege auf diese Weise begründet, vor allem mit der Koexistenz 
verschiedener Formen von Herrschaft, die die Unterwerfung unter den despo­
tischen Willen eines Einzelnen verhinderten, so sieht Herder alle diese Vor­
züge nicht in Rom, sondern einzig in Griechenland gegeben6. Dafür wird er­
gegen Polybios und Machiavelli, der diesen in seinen Discorsi sopra la prima 
deca di TÜo Livio aufgegriffen hatte (L. 1, cap. 2) - Rom als einen Monolithen 
der Macht darstellen. Ferner verbindet er dieses geschichtsphilosophische 
Theorem des Polybios mit Raynals und Diderots Darstellung einer «Naturge­
schichte der Politik» aus der dritten Fassung der Histoire politique et philoso­
phique (1780)7. Hinzu tritt eine weitere französische Quelle: Court de Gebelin 

6 Wieweit Herder sich mit den Vorstufen dieses politischen Modells bei Herodot (3,80-82) und 
Thukydides (8,68) sowie bei Platon und Aristoteles befasst hat, ist hier nicht zu diskutieren. 

7 In den ersten beiden Ausgaben seines Werkes hatte Raynal davon gesprochen, dass der Zufall 
die politischen Systeme hervorbringe und die Vernunft der Regierenden sie zielgerichtet 
verbessere. In der zehnbändigen dritten Ausgabe des Werkes von 1780 wird dieser Optimis­
mus von Raynal und Diderot desavouiert; denn in dieser Neuausgabe folgt eine Analyse des 
historischen Ganges der Entwicklung der Gesellschaftsformen, die den Widerspruch zwi­
schen Naturrecht und Politik nicht beseitigt, sondern ihn im Gegenteil verschärft. Es gibt 
sozusagen den natürlichen Aufstieg zu einer «gerechten Gesellschaft»; aber auf dieser Höhe 

vermag sie sich nicht zu halten, und im Zyklus der Ereignisse verfällt sie schliesslich der 
Auflösung. Dieser neue Text in Raynals und Diderots Werk rekurriert ebenfalls auf die 
genannten Quellen bei Machiavelli und Polybios: «Tous les peuples polices ont ete sauvages; 

& tous les peuples sauvages, abandonnes a leur impulsion naturelle, etoient destines a devenir 
polices. La familie fut la premiere societe; & le premier gouvernement fut le gouvernement 
patriarchal, fonde sur l'amour, l'obeissance, & le respect. La familie s'etend & se divise. Des 
interets opposes, suscitent la guerre entre des freres qui se meconnoissent. Un peuple fond les 
armes a la main sur un autre. Le vaincu devient l'esclave du vainqueur, qui se partage ses 
campagnes, ses enfans, ses femmes. La contree est gouvernee par un chef, par ses Iieutenans & 
par ses soldats, qui representent la partie libre de la nation, tandis que tout le reste est soumis 



Gens sui tantum similis 209 

hatte 1782 im Rahmen seines Monde primitij die Abhandlung des Akademie­
Mitglieds Bougainville aus den Memoires de I'Academie des Inscriptions & 

Beiles Lettres (T. 29) ausführlich zitiert, in der die Sonderstellung der griechi­
schen Geschichte als Exempel der Menschheitsgeschichte hervorgehoben 
wurde. Die griechische Geschichte ist zwar in ihrer Frühzeit dunkel, jedoch 
kommt ihrer Erforschung grösseres Interesse zu als bloss der Befriedigung 
einer unnützen Neugier: 

Mais independamment des fruits solides que l'esprit et le gout tirent de la connoissance 
d'Ecrivains aussi instructifs qu'agreables, il est certain que I'Histoire de la Grece se peuplant 
& se poli�ant par degres est moins le spectacle des destinees particulieres d'une nation qui 
nah, s'eleve, s'accroit, se forme insensiblement & perit enfin, qu'une perspective, Oll le Genre­
humain est peint en raccourci dans ses differens etats. Cest a la fois un court Abrege, mais 
complet, d'Histoire, de Morale & Politique, puisqu'elle a le merite de rassembier dans un 
assez court espace tous les traits epars dans les annales des siecles divers: de faire connoitre 
l'homme sous tous les points de vue possibles, sau vage, errant, civilise, religieux, guerrier, 
commer�ant: de fournir des exemples de tous les genres de Gouvernement, des modeles de 
toutes les Loix, en un mot, une theorie complette & prouvee par les faits, de la formation des 
societes, de la naissance, de la propagation & du progres des Arts, de toutes les revolutions, de 
toutes les varietes auxquelles I'Humanite peut etre assujettie, de toutes les formes qui peuvent 
la modifier. Pour un Observateur attentif, qui ne voit dans les evenemens les plus diversifies 
en apparence, que des effets natureis d'un certain nombre de causes differemment combinees, 
la Grece est en petit l'Univers, & I'Histoire Grecque un excellent Precis de I'Histoire Univer­
selle8. 

aux atrocites, aux humiliations de la servitude. Dans cette anarchie, melee de jalousie & de 
ferocite, la paix est bientöt troubJee. Ces hommes inquiets marchent les uns contre les autres; 
ils s'exterminent. Avec le tems, il ne reste qu'un monarque ou un despote. Sous le monarque, 
il est une ombre de justice; la legislation fait quelques pas; des idees de propriete se develop­
pent; le nom d'esclave est change en celui de sujet. Sous la supreme volonte du despote, ce 
n'est que terreur, bassesse, flatterie, stupidite, superstition. Cette situation intolerable cesse, 
ou par l'assassinat du tyran, ou par la dissolution de l'empire; & la democratie s'eleve sur ce 
cadavre. Alors, pour la premiere fois, le nom sacre de patrie se fait entendre. Alors l'homme 
courbe releve sa tete, & se montre dans toute sa dignite. Alors les fastes se remplissent de faits 
heroiques. Alors, il y a des peres, des meres, des enfans, des amis, des concitoyens, des vertus 
publiques & domestiques. Alors les loix regnent, le genie prend son essor, les sciences nais­
sent, les travaux utiles ne sont plus avilis. Malheureusement cet etat de bonheur n'est que 
momentane. Partout les revolutions, dans le gouvernement, se succedent avec une rapidite 
qu'on a peine a suivre. 11 y a peu de contrees qui ne les aient toutes essuyees, & il n'en est 
aucune qui, avec le tems, n'acheve ce mouvement periodique. Toutes suivront plus ou moins 
souvent, un cercle regle de malheurs & de prosperites, de liberte & d'esclavage, de moeurs & 
de corruption, de lumiere & d'ignorance, de grandeur & de foiblesse; toutes parcourront tous 
les points de ce funeste horizon. La loi de la nature, qui veut que toutes les societes gravitent 
vers le despotisme & la dissolution, que les empires naissent & meurent, ne sera suspendue 
pour aucune» (Guillaume-Thomas Raynal, Histoire philosophique et politique des etablisse­
mens & du commerce des Europeens dans les deux Indes. Ausg. Geneve 1780, T. 10, L. 19, 
chap. 2: Gouvernement, 23-25).» 

8 Court de Gebelin, Monde primiti!. analyse et compare avec le monde moderne, considere dans 
les origines grecques; ou Dictionnaire etymologique de la langue grecque, precMe de recherches 
et de nouvelles vues sur I'origine des Grecs et de leur langue (Paris 1782). V gl. Discours 
pretiminaire sur les origines grecques, XXXVI-XXXVII. 



210 Wolfgang Proß 

Auch der Göttinger Historiker Christoph Meiners formulierte 1781 in der 
Vorrede zum ersten Band seiner Geschichte des Ursprungs, Fortgangs und Ver­

falls der Wissenschaften in Griechenland und Rom einen ähnlichen Gesichts­
punkt: 

Die Griechen sind nicht bloß diejenige Nation, von welcher Aufklärung über alle Theile der 
Erde in allen nachfolgenden Jahrhunderten ausgegangen ist, sondern sie sind auch die einzige, 
die alles nur sich selbst und keinem andern gelehrten Volke etwas zu verdanken hatte, und 
unter welcher man den sich selbst überlassenen menschlichen Geist, durch alle Stuffen und 
Alter, von seiner ersten Erhebung an, bis zu seiner äußersten Schwäche und Entkräftung 
beobachten kann. Alle übrigen Völker, sie mögen die Griechen erreicht, oder übertroffen 
haben, oder hinter ihnen zurück geblieben seyn, waren immer Schüler von andern, und ihre 
Kenntnisse nicht selbsterworbenes Eigenthum, sondern mehr oder weniger fremdes Gut, was 
sie entweder von andern geborgt, oder andre ihnen zugebracht haben. Unter den Griechen 
allein kann man es wahrnehmen, in welcher Ordnung der menschliche Geist, wenn er gar 
keine fremde Hülfe erlangt, von den Künsten zu Wissenschaften, und von einer Wissenschaft, 
Untersuchung und Meynung zu andern fortgeht9. 

Stellt man diesen beiden Griechenland-Entwürfen die Zeichnung Herders 
gegenüber, so scheint der Unterschied zunächst gering; die Geschichte Grie­
chenlands erscheint auch bei ihm als singulärer Fall in der Geschichte: 

Nicht nur sind die Griechen von der Zumischung fremder Nationen befreit und in ihrer ganzen 
Bildung sich eigen geblieben; sondern sie haben auch ihre Perioden so ganz durchlebt und von 
den kleinsten Anfangen der Bildung die ganze Laufbahn derselben so vollständig durchschrit­
ten, als sonst kein andres Volk der Geschichte. [ ... ] Wie also der Naturlehrer seine Pflanze nur 
dann vollständig betrachten kann, wenn er sie von ihrem Samen und Keim aus bis zur Blüte 
und Abblüte kennet: so wäre uns die griechische Geschichte eine solche Pflanze; Schade nur, 
daß nach dem gewohnten Gange dieselbe bisher noch lange nicht, wie die Römische ist 
bearbeitet worden 10. 

Aber trotz aller Idealisierung ist es eine eigenartige Interpretation Griechen­
lands und seiner Geschichte, die Herder hier vorlegt. Denn der Enthusiasmus, 
der die Interpretation der Orphika - in Eschenbachs und Gesners Ausgaben -
und der Dichtung Homers im Versuch einer Geschichte der lyrischen Dicht­
kunst (1766) und in den Fragmenten über die neuere deutsche Literatur ( 1766/ 
68) oder die Behandlung der griechischen Kunstwerke im Vierten kritischen 
Wäldchen ( 1769) und in der Plastik ( 1770 bzw. 1778) gekennzeichnet hatte, ist 

keineswegs erloschen ". Auch die kulturrelativistischen Gesichtspunkte, die 
sich aus dem Reisejournal ( 1769) und der ersten geschichtsphilosophischen 
Schrift von 1774 Auch eine Philosophie der Geschichte fortsetzen, enthalten 
keinen Ansatz, um den Rang der griechischen Kunst und Kultur ftir die Nach-

9 Christoph Meiners, Geschichte des Ursprungs, Fortgangs und Verfalls der Wissenschaften in 
Griechenland und Rom, 2 Bde. (Lemgo 1781/82); vgl. hierzu Bd. I, Vorrede XXII-XXIII. 

10 Ideen, Buch XIIl!7: Allgemeine Betrachtungen über die Geschichte Griechenlandes; vgl. H. III 
520/21. Kursivierung durch den Vf.; dies ist das Tacitus-Zitat, um das es im folgenden gehen 
wird. 

11 Vgl. den Abdruck der genannten Texte in H. I (7ff. und 63ff.) und H. 11 (57ff., 403ff. und 
465ff.). 



Gens sui tantum similis 211 

welt zu beeinträchtigen. Ihre Stellung im Entwicklungszyklus der Kultur ist 
gekennzeichnet von den Privilegien der Jugend; deshalb die Betonung des 
Spielerischen, fast Experimentellen, das die Entwicklung der griechischen Kul­
tur in seinen Augen auch in den Ideen kennzeichnet. Selbst die Provokation 
des übermächtigen Gegners Persien zum Krieg hat in dieser Darstellung etwas 
Übermütiges, und sogar der Untergang der griechischen Freiheit unter den 
Makedonen und Römern ist nicht Resultat einer langen - und wie im Falle 
Roms, für die gesamte Welt verheerenden - Agonie. Und trotzdem unterschei­
det sich Herders Interpretation Griechenlands von derjenigen Winckelmanns, 
die er immer wieder modell haft zitiert, auf tiefgreifende Weise: 1773 und 1779 
hatte er in zwei preisgekrönten Schriften rur die Berliner Akademie - Ursachen 
des gesunknen Geschmacks bei den verschiednen Völkern, da er geblühet (Berlin 
1775) und Vom Einfluß der Regierung auf die Wissenschaften und der Wissen­
schaften auf die Regierung (Berlin 1780) - die Formen der Herrschaft, der 
Kunst und Kultur in so enger Verknüpfung dargestellt, dass sie als reine Pro­
duktionen einer bestimmten Zeit erscheinen; eine Autonomie ausserhalb ihrer 
Funktionen in der Nationalkultur eines Volkes können diese Kulturleistungen 
nicht besitzen, und deshalb kann nichts davon - selbst die Kunst - im eigent­
lichen Sinne tradiert werden, weil sie sich der Übertragung in ein neues Milieu 
widersetzen 12. Im Rekurs auf diese ästhetisch-politischen Schriften der siebzi­
ger Jahre erfolgt nun die Darstellung der griechischen Kultur und ihrer Ge­
schichte in den Ideen. Sie endet in der vollständigen Negation einer Nachfolge 
der griechischen Antike: 

Aber das haben alle Gattungen der menschlichen Aufklärung gemein, daß jede zu einem 
Punkt der Vollkommenheit strebet, der, wenn er durch einen Zusammenhang glücklicher 
Umstände hier oder dort erreicht ist, sich weder ewig erhalten noch auf der Stelle wiederkom­
men kann, sondern eine abnehmende Reihe anfangt. Jedes vollkommenste Werk nämlich, 
sofern man von Menschen Vollkommenheit fodern kann, ist ein Höchstes in seiner Art; hinter 
ihm sind also bloß Nachahmungen oder unglückliche Bestrebungen, es übertreffen zu wollen, 
möglich. Als Homer gesungen hatte, war in seiner Gattung kein zweiter Homer denkbar [ ... ]. 
So wars mit allen Gattungen der griechischen Kunst und wird unter allen Völkern also 
bleiben; ja daß die Griechen in ihren schönem Zeiten dieses Naturgesetz einsahn und ein 
Höchstes durch ein noch Höheres nicht zu überstreben suchten, das eben macht ihren Ge­
schmack so sicher und die Ausbildung desselben so mannichfaltigl3. 

Diese Ausführungen gerieten in den Horizont des programmatischen Neoklas­
sizismus, dem sie durch ihren radikalen Relativismus deutlich widersprachen. 
Goethes Versuch in den neunziger Jahren, nach den Lehrjahren in der Achilleis 
zum heroischen Epos Homers zurückzukehren, den der junge Gottfried Her­
mann (De poeseos generibus, 1794)14 und Schiller durch ihre Abwertung der 

12 Vgl. den Abdruck der beiden Schriften in SWS V 595-655 und IX 307-408. 
13 Ideen Buch XIIII7; H. III 525. 
14 Gottfried Hermanns Habilitationsschrift von 1794 sowie die in zwei Teilen verfasste De 

differentia prosae et poeticae orationis disputatio von 1803 gehören in ihrem unmittelbaren 



212 Wolfgang Proß 

Prosa so nachhaltig unterstützten, ist dieser Haltung Herders diametral entge­
gengesetzt. Als Karoline Herder während des I talien-Aufenthalts ihres Mannes 
1788/89 die Abhandlung Über die bildende Nachahmung des Schönen von Kar! 
Philipp Moritz las, die dieser in Rom unter Goethes Einfluss verfasst hatte, 
reagierte Herder auf diese Mitteilung fast empört; in einem Brief vom 2l . Fe­
bruar 1789 an seine Frau nennt er die dort vertretene Kunstauffassung «selb­
stisch, abgöttisch, unteilnehmend und für mein Herz desolierend» 15. Drei 
Aspekte dieser Abhandlung sind für ihn schlicht unerträglich: einmal die Ent­
fernung des Schönen von jeder Bezugnahme auf einen realen und praktischen 
Kontext, ferner die Forderung nach der Konzentration des «nutzlosen Schö­
nen» auf sich selbst, und schliesslich der provokante Gegensatz zu allen ethi­
schen Forderungen, die der Kunst gegenüber erhoben werden können. Dieser 
«ethischen Entwertung der Kunst» tritt die Formulierung einer « Inappellabili­
tät» des Geschmacksurteils zu Seite, die sich rigoros jeder Kritik verweigert, 
die nicht im Verfahren des Künstlers begründet ist. In dem Mass, in dem 
Goethe, Schiller, Wilhelm von Humboldt oder August und Friedrich Schlegel 
- nicht zuletzt unter dem Einfluss von Kants Kritik der Urteilskraft - die 
griechische Kunst in dem von Moritz bezeichneten Sinn zum Massstab jeder 
Kunst verabsolutierten, steigerte sich der Kontrast zu Herders und Wielands 
Deutung dieser Kultur als Resultat einer einmaligen glücklichen historischen 
Fügung. Gerade in einer brieflichen Kontroverse mit Herder hat Schiller die­
sen unüberbrückbaren Gegensatz formuliert, als dieser 1795 in seinem für die 
Horen gedachten Aufsatz Iduna, oder der Apfel der Verjüngung vorschlug, 
neben die griechisch-römische Mythologie die germanische als gleichberech­
tigte Quelle der poetischen Vorstellungswel t zu setzen. Schiller replizierte in 
einem Brief am 4. November 1795: 

Es ist eine sehr intereßante Frage, die Sie in Ihrem Gespräche [sc.: Iduna] aufwerfen, aber auf 
großen Widerspruch dürften Sie sich wohl gefaßt machen. Ich selbst möchte ein paar Worte 
darauf sagen, um die Frage nach meiner Weise zu lösen. Gibt man Ihnen die Voraussetzung 
zu, daß die Poesie aus dem Leben, aus der Zeit, aus dem Wirklichen hervorgehen, damit eins 
ausmachen und darein zurückfließen muß und (in unsern Umständen) kann, so haben Sie 
gewonnen; denn da ist alsdann nicht zu läugnen, daß die Verwandtschaft dieser Nordischen 
Gebilde mit unserm Germanischen Geiste rur jene entscheiden muß. Aber gerade jene Vor­
aussetzungen läugne ich. Es läßt sich, wie ich denke, beweisen, daß unser Denken und Trei­
ben, unser bürgerliches, politisches, religiöses, wissenschaftliches Leben und Wirken wie die 
Prosa der Poesie entgegengesetzt ist. Diese Übermacht der Prosa in dem Ganzen unsres 
Zustandes ist, meines Bedünkens, so groß und so entschieden, daß der poetische Geist, anstatt 
darüber Meister zu werden, nothwendig davon angesteckt und also zu Grunde gerichtet 

Bezug auf Kant und Moritz zu den wichtigsten Zeugnissen einer radikalen Anwendung des 
klassizistischen Kunstprogramms auf die Fragen einer praktischen Poetik; in der germanisti­
schen Forschung werden sie jedoch nicht wahrgenommen. Vgl. ihren Abdruck im ersten Band 
von Hermanns Opuscula (Leipzig 1827) 20-43 und 81-128. 

15 Albert Meier/Heide Hollmer (Hgg.), Johann Gottfried Herder, Italienische Reise. BrieJe und 

TagebuchauJzeichnungen 1788-1789 (München 1988) 350. 



Gens sui tantum similis 213 

werden müßte. Daher weiß ich für den poetischen Genius kein Heil, als daß er sich aus dem 
Gebiet der wirklichen Welt zurückzieht und anstatt jener Coalition, die ihm gefährlich sein 
würde, auf die strengste Separation sein Bestreben richtet. Daher scheint es mir gerade ein 
Gewinn für ihn zu sein, daß er sich seine eigne WeIt formiret und durch die Griechischen 
Mythen der Verwandte eines fernen fremden und idealischen Zeitalters bleibt, da ihn die 
Wirklichkeit nur beschmutzen würde. Vielleicht gelingt es mir, in dem Aufsatze den ich jetzt 
schreibe, «über die sentimentalischen Dichter» [d.h. der in den Horen separat publizierte 
zweite Teil von Über naive und sentimentalische Dichtung], Ihnen meine Vorstellungsweise 
klarer und annehmlicher zu machen. Denn gerade in diesem Aufsatze suche ich die Frage zu 
erörtern, «was der Dichtergeist in einem Zeitalter und unter den Umständen wie die unsrigen 
für einen Weg zu nehmen habe»16. 

Dem gegenüber sieht Herder auf eine andere Weise eine Verbindung zwischen 
Griechentum und nordischer Kultur: Wenn wir die bereits angefUhrte Feststel­
lung «Nicht nur sind die Griechen von der Zumischung fremder Nationen 
befreit und in ihrer ganzen Bildung sich eigen geblieben» 17 in ihrer Formulie­
rung genauer betrachten, so ergibt sich ein - zumindest fUr den Germanisten, 
wenn schon nicht fUr den klassischen Philologen - überraschender Zitat-Be­
fund: 

lpse eorum opinionibus accedo, qui Germaniae populos nullis aliis aliarum nationibus con­
nubiis infectos, propriam & sinceram & tantum sui similem gentem exstitisse arbitranturl8• 

Dieses Zitat - der einleitende Satz zu Germania 4 - ist kein Zufall; Herder 
hatte es bereits 1774 als lateinisches Motto fUr eine unveröffentlichte Preis­
schrift verwendetl9. Es steht an der Stelle, an der Tacitus von einer sagenhaften 
Verbindung zwischen Griechenland und Germanien spricht, die über den He­
rakles-Mythos und eine behauptete Landung des Odysseus am Rhein zustande 
gekommen sein soll; Tacitus lässt diese Hypothese auf sich beruhen und gibt 
stattdessen seiner Meinung von der singulären Erscheinung der Germanen 
Ausdruck. Dies gewinnt jedoch bei Herder eine andere Bedeutung: Er fUhrt 
unter diesem Gesichtspunkt die Faktoren politische Freiheit, Gemeingeist und 
Kultur zusammen, unter denen geschichtsphilosophisch die griechischen und 
die germanischen Stämme gemeinsam betrachtet werden können. Diese Paral­
lelisierung von Griechen und Germanen hat ihre eigene Geschichte: Das Kon­
zept der «deutschen Völker»2o im vierten Teil von Herders Ideen greift auf das 

16 Schillers Werke, Nationalausgabe Bd. 28, 97f. 
17 Vgl. Anm. 10; ebd., 520. 
18 Das Zitat erfolgt nach: Caii Cornelii Taciti De silU, moribus et popu!is Germaniae !ibellus, 

cum perpetuo et pragmatico com.menlario, quo populorum Germaniae nomina, silum, res 
geslas, coiUones in societales m.agnas, atque ex eorundem moribus variorum in Germania 
publicorum ac privatorum iurium el consueludinum originem el progressum exposuit lust. 
Christop. Dithmarus (Frankfurt/Oder 1766) 22. - Diese Ausgabe erschien erstmals 1725. 

19 Es handelte sich um die Antwort auf eine Göttinger Preisfrage, für die das Tacitus-Motto das 
Kennwort bildete; vgl. «Wie die Deutschen Bischöfe Landstände wurden», in: SWS V 676-
698. 

20 Vgl. Ideen XVI/3, 634ff. 



214 Wolfgang Praß 

Ensemble von Namen und Stämmen zurück, die Tacitus in seiner Germania 
nennt und topographisch zu situieren versucht (neben anderen Quellen wie 
Caesar, Cassiodorus, Iordanes, Prokop, Silius Italicus), aber in einer bestimm­
ten Tradition. Denn zahlreiche Gelehrte haben sich im 17. und 18. Jahrhun­
dert mit diesen Angaben aus antiquarischem Interesse beschäftigt, darunter 
Hermann Conring, G. W. Leibniz, Jacob Gronovius; aber folgenreich ist diese 
Tacitus-Schrift erst geworden durch ihre rechtsgeschichtliche Interpretation, 
wie sie vor allem die Editionen der Germania Conrings belegen: Die Vorrede 
der Erstausgabe (Helmstedt 1635) trägt den Titel De historiarum, Germana­
rum inprimis, studiis; die dritte Ausgabe (Helmstedt 1678) enthält neben den 
Vorreden der Ausgaben von 1635 und 1652 zwei weitere Abhandlungen zur 
Frühgeschichte der Germanen. Noch die Ausgaben des 18. Jahrhunderts be­
wahren diese Tradition, wie die im folgenden benutzte Dithmarsche Ausgabe 
(Erstdruck 1725, Nachdruck 1766) zeigt. In der Einleitung zu seiner Edition 
der Germania hatte Conring, unter Berufung auf Hugo Grotius, geschrieben: 

[ .. . ] habet uero & haud exiguum ad res imperii noscendas usum uetustiorum monumentorum 
adcuratior notitia. Si enim ad reipub1icae formam respexerimus, quomodo iIla, aut quando 
coeperit Germanis gentibus allubescere, ex antiquissimis demum licet monumentis addiscere. 
Ita et multa, quae ad populi libertatem, ad nobilium principumque statum, et seruitutem, et 
alia pertinent, sicut antequam magnum hoc imperii corpus coaluit, coepere, ita et altius ducta 
origine arcessenda sunt. [ ... ] Videmus enim in Italia, GaIlia, Hispania, Britannia, Germania­
que omni, Romanorum post tempora, noua quasi gentium iura exorta, quae non aliunde, 
quam ex antiquissimis Germaniae institutis profluunt. Quemadmodum enim Itali olim, uici­
naeque gentes Graecorum mores legesque, Dionysio Halic[arnasso] teste, sunt sequutae, unde 
ius aliquod gentium impraprie ita dictum exortum est: ita (uerba sunt summi uiri Hugonis 
Grotii de J[ure] B[eIli] et P[acis] lib. II. cap. 8 §. 1.) «et reuera factum uidemus, ex quo 
Germanicae nationes Europam fere omnem inuaserunt. Sicut enim olim iura Graeca, ita nunc 
Germanica instituta passim recepta sunt, et nunc etiam uigenb [ ... ] Solum id unicum addo: 
Romani imperii extrema absque Germanicarum rerum notitia illa non percipi, eo quod ab 
Germanis Romana illa uis fracta sit et perdita. Vandali enim, Gothi, Gepidae, Heruli, Rugii, 
Sueui, Burgundiones, Alemanni, Longobardi, Franci, Saxones, Germanica nomina sunt, ua­
cua trans Albim Sarmatis Venedis relicta sede21. 

Die Parallele, die Hugo Grotius und Hermann Conring zwischen der Entste­
hung des griechischen Gemeinsinns, der weit über das engere Territorium 
Griechenlands hinauswirkte, und der des europäischen Gemeingeistes auf 
dem Substrat der Überlagerung der Römer durch die eingewanderten Germa­
nenstämme gezogen haben, ist also die entscheidende Voraussetzung Herders; 
sie beruht vor allem auf der Entgegensetzung von germanischem und römi­
schem Recht. Christian Thomasius hat in seiner Delineatio historiae civilis 
juris den gleichen Gesichtspunkt hervorgehoben: 

libellus Taciti studiosis juris inprimis commendandus est, quoniam deprehendent, ex istis 
antiquis non pauca hodierna capita iuris Germanici, a iure Iustinianeo discrepantis, deriuari 
posse [ ... ]22. 

21 Zitat nach der in Anm. 18 erwähnten Ausgabe; vgl. Praefatio, BI. 2v-4r. 
22 Vgl. ebd., Praefatio, BI. 5r. 



Gens sui tantum similis 215 

Über dem erst 1791 veröffentlichten Vierten Teil von Herders Ideen steht - in 
Variation von Vergils Aeneis-Vers 1,33 - als Motto Tantae molis erat, Germa­
nas condere gentes. Dies veranlasste den französischen Herder-Forscher Max 
Rouche 1940  in seinem Monumentalwerk La philosophie de l'histoire de Her­
der, von einem rassisch begründeten «Germanozentrismus» in der Darstellung 
des vierten Teils der Ideen zu sprechen23. Dies mag unter den zeitgeschicht­
lichen politischen Voraussetzungen verständlich sein, unter denen Rouche 
sein Werk niederschrieb und publizierte, aber selbst dies rechtfertigt seine 
Lektüre dieses Schlussteils keineswegs. Die Bedenklichkeit der schlichten 
Identifikation des Verfassers der Ideen mit dem Nationalstaat von 1870171 
oder gar der Rassenideologie des «Dritten Reiches» ist in jüngster Zeit deutlich 
gezeigt worden24; keinesfalls redet Herder mit diesem Motto einer deutsch­
nationalen Ausrichtung seiner «Geschichte der Menschheit» das Wort, son­
dern er lässt auf die Darstellung der Versklavung des Erdkreises durch Rom in 
Buch XIV die Schilderung der Befreiung vom Joch eben dieser Herrschaft 
durch die Völker folgen, die vom Nordrücken des asiatischen Gebirges sich bis 
nach Europa verbreiten. Er folgt damit Montesquieus berühmtem Satz von 
den Barbaren des Nordens, die die Ketten zerbrechen, die der Despotismus 
des Südens geschmiedet habe: 

Le Goth Jornandez a appete le nord de I'Europe la fabrique du genre humain. Je I'appellerai 
plutot la fabrique des instruments qui brisent les fers forges au midi. Cest lil que se forment 
ces nations vaillantes qui sortent de leur pays pour detruire les tyrans et les esclaves, et 
apprendre aux hommes que, la nature les ayant faits egaux, la raison n'a pu les rendre 
dependants que pour leur bonheur25. 

Rouche übergeht die simple Tatsache, dass Tacitus' Erfindung des reinen Na­
turvolks der Germanen ebenso wenig den Deutschen in die Schuhe zu schie­
ben ist, wie die für Herder so bedeutungsvolle Tatsache einer Reprise dieses 
Mythos gerade in der französischen Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts, 
die weit über das bei Montesquieu Gesagte hinausgeht26. Rouche hat ferner in 
seiner Lesart die Kennzeichnung übersehen, die Herder der gesamten nachrö­
mischen Zeit gibt: Er charakterisiert in diesem Motto die moderne Periode der 
Geschichte mit dem Hinweis auf die «Auslöschung der Nationalcharaktere», 
die die Voraussetzung für die Ausbildung des europäischen «Allgemeingeistes» 
bildet27• Herders Abwandlung des Vergil-Textes beinhaltet demnach ein inge-

23 Vgl. hierzu H. III 621. - Das genannte Werk Rouches erschien Strasbourg 1940; vgl. 462. 
24 Vgl. den Aufsatz von Otto Dann, «Herder und die Deutsche Bewegung», in: Gerhard Sauder 

(Hg.), Johann Gottfried Herder (1744-1803) (Hamburg 1987) 308-340. 
25 Montesquieu, Esprit des lois, I. 17, chap. 5; Zitat nach: (Euvres completes de Montesquieu. Hg. 

von L. S. Auger, 5 Bde. (Paris 1818); vgl. Bd. 1 444. 
26 Vgl. hierzu generell den Aufsatz des Vf., «Von Riga nach Paris und von Riga nach Petersburg 

- Herders Reisejournal und Diderots Memoires ftir Katharina 11.», in: Conrad Wiedemann 
(Hg.), Rom - Paris - London. Vgl. Anm. 2, ebd. 361-374. 

27 Ideen XVI/6; H. III 650 und 649. 



216 Wolfgang Proß: Gens sui tantum similis 

niöses Spiel mit der Doppeldeutigkeit von «germanus» als Bezeichnung der 
Bewohner Germaniens und als Terminus für «verwandt»; und unter diesen 
Voraussetzungen ist eine zweite Lesart des Mottos zwingend, das sinngemäss 
so zu übersetzen ist: «Soviel Mühe hat es gekostet, in den Völkern einen Ge­
meingeist zu erwecken.» Sie wird vor allem durch Herders eigene Deutung des 
Namens und der Verfassung von «Germanen oder Alemannen, d.i. verbundene 
Kriegsvölken> gestützt, deren Mentalität und Organisation bei der Entwick­
lung Europas bestimmend wird28. Herders Thema in diesem Schlussteil der 
Ideen ist demnach die langsame Ausbildung und Durchsetzung eines europäi­
schen Gemeingeistes, auf dem die moderne Kultur, in Analogie zu derjenigen 
Griechenlands, beruht; dieser ist keinesfalls Resultat eines aggressiven natio­
nalstaatlichen «Pangermanismus», zu dessen - wenn auch nicht konsequentem 
- Urheber Rouche den Verfasser der Ideen erklärt hat. 

Unter solchen geschichtsphilosophischen Voraussetzungen bekommt Höl­
derlins eingangs zitierte Diskussion zwischen Hyperion, seinen Freunden und 
Diotima einen neuen Sinn: nicht die Nachahmung der Kunst, sondern die 
Erweckung eines neuen Gemeingeistes könnte eine kulturelle Blüte hervorru­
fen, in der der Geist des antiken Griechenland neu erwacht, wenn auch in 
völlig verwandelter Gestalt. In diesem Sinne wären die europäischen, vom 
römischen Machtstreben freien Völker die idealen Nachfolger der Griechen. 
Allerdings ist diese Reflexion Herders im 19. Jahrhundert auf eine Weise 
verstanden - bzw. missverstanden - worden, die dem Urheber dieser These 
kaum anzulasten ist. 

28 Ebd., Ideen XVII,3, 636f. 

Klassisch - Philologisches Seminar 


	Gens sui tantum similis : Johann Gottfried Herders Beitrag zur Entstehung des deutschen Philhellenismus



