Gens sui tantum similis

Johann Gottfried Herders Beitrag zur Entstehung des deutschen Philhellenismus*

Von Wolfgang Prof3, Bern

Wie ein unermelBlicher Schiffbruch, wenn die Orkane verstummt sind und die Schiffer ent-
flohn, und der Leichnam der zerschmetterten Flotte unkenntlich auf der Sandbank liegt, so
lag vor uns Athen, und die verwaisten Sdulen standen vor uns, wie die nackten Stimme eines
Walds, der am Abend noch griinte, und des Nachts darauf im Feuer aufging.

Hier, sagte Diotima, lernt man stille sein iiber sein eigen Schicksal, es seie gut oder bose.

Hier lernt man stille sein iiber Alles, fuhr ich fort. Hdtten die Schnitter, die dies Kornfeld
gemaht, ihre Scheunen mit seinen Halmen bereichert, so wire nichts verloren gegangen, und
ich wollte mich begniigen, hier als Ahrenleser zu stehn; aber wer gewann denn?

Ganz Europa, erwidert’ einer von den Freunden.

O, ja' riefich, sie haben die Sdulen und Statuen weggeschleift und an einander verkauft, haben
die edlen Gestalten nicht wenig geschitzt, der Seltenheit wegen, wie man Papageien und
Affen schitzt.

Sage das nicht! erwiderte derselbe; und mangelt’ auch wirklich ihnen der Geist von all dem
Schonen, so wir es, weil der nicht weggetragen werden konnte und nicht gekauft.

Ja wohl! rief ich. Dieser Geist war auch untergegangen noch ehe die Zerstorer liber Attika
kamen. Erst wenn die Hauser und Tempel ausgestorben, wagen sich die wilden Tiere in die
Tore und Gassen.

Wer jenen Geist hat, sagte Diotima trostend, dem stehet Athen noch, wie ein bliithender
Fruchtbaum. Der Kiinstler erginzt den Torso sich leicht!.

Wessen Erbteil wurde der Geist, der sich in Griechenland und besonders in
Athen verkorperte? Hyperions Frage nach den Nachfahren Griechenlands und
Diotimas Antwort verweisen in Holderlins Romanfragment von 1797 auf eine
Verlagerung in der Fragestellung der Querelle des Anciens et des Modernes,
deren Bedeutung ein Jahr spdter von einem hochst aktuellen Anlass bestatigt
werden sollte: Am 27./28. Juli 1798 fand in Paris der feierliche Einzug der auf
Befehl Napoleons aus Italien geraubten antiken Kunstschidtze statt, den die
Zeitgenossen als Nachahmung des Triumphzuges empfanden, in dem L. Mum-
mius nach der Pliinderung Korinths (146 v.Chr.) in Rom die griechische
Kunstbeute aufgefiihrt hatte. In diesem Kontext rechtfertigt sich die heftige
Abwehr Hyperions, Europa im allgemeinen als die Erben der griechischen
Kultur zu betrachten: nur Kiuflichkeit und Neugier bestimmten das Interesse

* Die Quellenverweise auf Herders Werke beziehen sich auf folgende Ausgaben: J. G. Herder,
Werke. Hg. von Wolfgang Pross. 3 Bde. (Miinchen/Wien 1984-1996) (Sigle: H.). Herders
Sammzliche Werke. Hg. von Bernhard Suphan. 33 Bde. (Berlin 1877-1913) (Sigle: SW'S).

1 Holderlin, Hyperion. Erster Band, zweites Buch. Zitiert nach: Holderlin, Sdmtliche Werke
(Kleine Stuttgarter Ausgabe, Bd. 3, hg. von Friedrich Beissner) Stuttgart 1958, 89.



Gens suil tantum similis 207

der angeblichen Erben der Antike, nicht aber der innewohnende Geist. Aber
Diotimas trostliche Verheissung, jener Geist lebe noch, und zwar im Kiinstler,
ist iiber die Rollenprosa hinaus der Versuch einer Stellungnahme zur Kern-
frage des Klassizismus nach der Moglichkeit der Nachahmung der Antiken,
und dariiber hinaus der Beginn einer Entwicklung, die in der Retrospektive
eine Identifikation des griechischen Geistes mit den Werken der Kiinstler der
«deutschen Nation» anbahnt. Wihrend die Werke der antiken Kunst in Paris
in den Augen der deutschen Offentlichkeit die Zeit ihrer «babylonischen Ge-
fangenschaft» antreten, vollzieht sich eine translatio imperii des Geistes der
griechischen Antike unter die deutschen Barbaren?.

Dies setzt jedoch eine Diskussion nicht nur kunsttheoretischer, sondern
vor allem geschichtsphilosophischer Thesen voraus, denn das bedeutendste
Werk auf diesem Gebiet, Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit hatte 1787 in seinem dritten Teil hier einen Akzent gesetzt, der die
klassische Antike in radikaler Weise aufspaltete. Im dreizehnten Buch der
Ideen zeichnet Herder ein Bild des Griechentums als der unwiederbringlich
verlorenen Jugend der Menschheit, das auf jedem Gebiet der Kultur Vollkom-
menes geleistet habe. Im Gegensatz dazu prdsentiert er in Buch XIV der Ideen
ein Bild der romischen Geschichte und Kultur als «Damonengeschichte», das
von solch radikaler Negativitidt ist, dass es bei den Zeitgenossen nicht nur
Befremden, sondern einen Sturm des Protestes hidtte auslosen miissen. Dieser
blieb jedoch aus, sofern man nicht die Schweigsamkeit der Freunde in Gottin-
gen als Zeichen der Ablehnung begreifen will3; und es ist eine der nicht weni-
gen Paradoxien der dsthetischen und historischen Rezeption von Herders
Werk in der Goethe-Zeit, dass diese Antiken-Interpretation zwar unter den
Gesichtspunkten des dsthetischen Klassizismus* und unter den Auspizien der
Wolfschen Homer-Deutung® einer raschen damnatio memoriae verfiel, dass
aber andererseits das gleiche geschichtsphilosophische Konzept Griechenlands
die stillschweigende Basis der Entwicklung des Philhellenismus bildete. Drei

2 Vgl. hierzu A. W. Schlegels Elegie «Die Kunst der Griechen», in: Athendum 1799, sowie
Schillers Gedicht aus dem Jahr 1803 «Die Antiken in Paris». - Zum gesamten Komplex der
Entfiihrung der Kunstwerke nach Paris vgl. den Aufsatz von Ingrid Oesterle, «Paris — das
moderne Rom?», in: Conrad Wiedemann (Hg.), Rom — Paris - London. Erfahrung und Selbst-
erfahrung deutscher Schriftsteller
375-419.

3 Dariiber beklagt sich Herder in einem Brief an Johann Gottfried Eichhorn vom 18. Dezember
1787; vgl. Johann Gottfried Herder, Briefe. Ausgabe Dobbek/Arnold, Bd. 5 (Weimar 1979)
2411,

4 Vgl. hierzu den Aufsatz des Vf., «Die Konkurrenz von asthetischem Wert und zivilem Ethos.
Ein Beitrag zur Entstehung des Neoklassizismus», in: Roger Bauer u.a. (Hg.), Der theatralische
Neoklassizismus — ein europdisches Phdnomen? (Bern u.a. 1986) 64—-126.

5 1795 wird ihm die Homer-Interpretation der /deen durch seinen Aufsatz <Homer, ein Giinst-
ling der Zeit» in Schillers Horen (SWS XVIII 420-446) die heftige Kritik von Friedrich
August Wolf zuziehen, der im gleichen Jahr seine Prolegomena ad Homerum veroffentlichte.



208 Wolfgang Prof3

Aspekte dieses Komplexes 10st dieser Beitrag aus dem Fragenhorizont der
Interaktion zwischen Geschichtsphilosophie und Querelle im Werk Herders
heraus: die Entwicklung des geschichtsphilosophischen Bildes Griechenlands
aus dem Denken des Polybios, die Applikation des Tacitus auf Germanen und
Griechen gemeinsam und die Begriffsbildung der «Deutschen Volker».

Das Buch, in dem Herder das Gemailde Griechenlands, seiner Geschichte
und Kultur entwirft, gehort insofern zu den modellhaften Biichern dieses Wer-
kes, als der Verfasser in der Geschichte der griechischen Stimme einen Ideal-
fall der gesamten Entfaltung einer Nation sieht: Griechenland hat in seiner
Geschichte den naturhaften Zyklus vollkommen durchlaufen, wie wohl kein
anderes Volk vorher und nachher, und mit der grossten Freiheit zur selbstandi-
gen Entwicklung. Herder greift damit auf Polybios zuriick und dessen These
von der natiirlichen Entwicklung eines Volkes bis zu einem Hohepunkt und
dem darauffolgenden Verfall seiner Kultur; er iibertrédgt sie jedoch in der An-
wendung von Rom auf Griechenland. Hatte Polybios im sechsten Buch seines
Geschichtswerkes die Uberlegenheit Roms iiber Karthago zum Zeitpunkt der
Punischen Kriege auf diese Weise begriindet, vor allem mit der Koexistenz
verschiedener Formen von Herrschaft, die die Unterwerfung unter den despo-
tischen Willen eines Einzelnen verhinderten, so sieht Herder alle diese Vor-
ziige nicht in Rom, sondern einzig in Griechenland gegeben®. Dafiir wird er —
gegen Polybios und Machiavelli, der diesen in seinen Discorsi sopra la prima
deca di Tito Livio aufgegriffen hatte (L. 1, cap. 2) - Rom als einen Monolithen
der Macht darstellen. Ferner verbindet er dieses geschichtsphilosophische
Theorem des Polybios mit Raynals und Diderots Darstellung einer «Naturge-
schichte der Politik» aus der dritten Fassung der Histoire politique et philoso-
phique (1780)'. Hinzu tritt eine weitere franzosische Quelle: Court de Gébelin

6 Wiceweit Herder sich mit den Vorstufen dieses politischen Modells bei Herodot (3,80-82) und
Thukydides (8,68) sowie bei Platon und Aristoteles befasst hat, ist hier nicht zu diskutieren.
7 In den ersten beiden Ausgaben seines Werkes hatte Raynal davon gesprochen, dass der Zufall
die politischen Systeme hervorbringe und die Vernunft der Regierenden sie zielgerichtet
verbessere. In der zehnbdndigen dritten Ausgabe des Werkes von 1780 wird dieser Optimis-
mus von Raynal und Diderot desavouiert; denn in dieser Neuausgabe folgt eine Analyse des
historischen Ganges der Entwicklung der Gesellschaftsformen, die den Widerspruch zwi-
schen Naturrecht und Politik nicht beseitigt, sondern ihn im Gegenteil verschidrft. Es gibt
sozusagen den natiirlichen Aufstieg zu einer «gerechten Gesellschaft»; aber auf dieser Hohe
vermag sie sich nicht zu halten, und im Zyklus der Ereignisse verfdllt sie schliesslich der
Auflosung. Dieser neue Text in Raynals und Diderots Werk rekurriert ebenfalls auf die
genannten Quellen bei Machiavelli und Polybios: «Tous les peuples policés ont été sauvages;
& tous les peuples sauvages, abandonnés a leur impulsion naturelle, étoient destinés a devenir
policés. La famille fut la premiere société; & le premier gouvernement fut le gouvernement
patriarchal, fondé sur I’'amour, 'obéissance, & le respect. La famille s’étend & se divise. Des
intéréts opposés, suscitent la guerre entre des fréres qui se méconnoissent. Un peuple fond les
armes a la main sur un autre. Le vaincu devient ’esclave du vainqueur, qui se partage ses
campagnes, ses enfans. ses femmes. La contrée est gouvernée par un chef, par ses lieutenans &
par ses soldats, qui représentent la partie libre de la nation, tandis que tout le reste est soumis



Gens sul tantum similis 209

hatte 1782 im Rahmen seines Monde primitif die Abhandlung des Akademie-
Mitglieds Bougainville aus den Mémoires de ’Académie des Inscriptions &
Belles Lettres (T. 29) ausfiihrlich zitiert, in der die Sonderstellung der griechi-
schen Geschichte als Exempel der Menschheitsgeschichte hervorgehoben
wurde. Die griechische Geschichte ist zwar in ihrer Friihzeit dunkel, jedoch
kommt ihrer Erforschung grosseres Interesse zu als bloss der Befriedigung
einer unniitzen Neugier:

Mais indépendamment des fruits solides que I’esprit et le gofit tirent de la connoissance
d’Ecrivains aussi instructifs qu’agréables, il est certain que I’'Histoire de la Gréce se peuplant
& se poligant par degrés est moins le spectacle des destinées particuliéres d’'une nation qui
nait, s’éléve, s’accroit, se forme insensiblement & périt enfin, qu’une perspective, ou le Genre-
humain est peint en raccourci dans ses différens états. C’est a la fois un court Abrégé, mais
complet, d’Histoire, de Morale & Politique, puisqu’elle a le mérite de rassembler dans un
assez court espace tous les traits épars dans les annales des siécles divers: de faire connoitre
I’homme sous tous les points de vue possibles, sauvage, errant, civilisé, religieux, guerrier,
commergant: de fournir des exemples de tous les genres de Gouvernement, des modéles de
toutes les Loix, en un mot, une théorie complette & prouvée par les faits, de la formation des
sociétés, de la naissance, de la propagation & du progrées des Arts, de toutes les révolutions, de
toutes les variétés auxquelles ’Humanité peut étre assujettie, de toutes les formes qui peuvent
la modifier. Pour un Observateur attentif, qui ne voit dans les événemens les plus diversifiés
en apparence, que des effets naturels d’un certain nombre de causes différemment combinées,
la Gréce est en petit I'Univers, & I’'Histoire Grecque un excellent Précis de I’'Histoire Univer-
selled.

aux atrocités, aux humiliations de la servitude. Dans cette anarchie, mélée de jalousie & de
férocité, la paix est bientdt troublée. Ces hommes inquiets marchent les uns contre les autres;
ils s’exterminent. Avec le tems, il ne reste qu’un monarque ou un despote. Sous le monarque,
il est une ombre de justice; la législation fait quelques pas; des idées de propriété se dévelop-
pent; le nom d’esclave est changé en celui de sujet. Sous la supréme volonté du despote, ce
n’est que terreur, bassesse, flatterie, stupidité, superstition. Cette situation intolérable cesse,
ou par I'assassinat du tyran, ou par la dissolution de ’empire; & la démocratie s’éléve sur ce
cadavre. Alors, pour la premiére fois, le nom sacré de patrie se fait entendre. Alors 'homme
courbé reléve sa téte, & se montre dans toute sa dignité. Alors les fastes se remplissent de faits
héroiques. Alors, il y a des péres, des meres, des enfans, des amis, des concitoyens, des vertus
publiques & domestiques. Alors les loix régnent, le génie prend son essor, les sciences nais-
sent, les travaux utiles ne sont plus avilis. Malheureusement cet état de bonheur n’est que
momentané. Partout les révolutions, dans le gouvernement, se succédent avec une rapidité
qu’on a peine a suivre. Il y a peu de contrées qui ne les aient toutes essuyées, & il n’en est
aucune qui, avec le tems, n’achéve ce mouvement périodique. Toutes suivront plus ou moins
souvent, un cercle réglé de malheurs & de prospérités, de liberté & d’esclavage, de moeurs &
de corruption, de lumiere & d’ignorance, de grandeur & de foiblesse; toutes parcourront tous
les points de ce funeste horizon. La loi de la nature, qui veut que toutes les sociétés gravitent
vers le despotisme & la dissolution, que les empires naissent & meurent, ne sera suspendue
pour aucune» (Guillaume-Thomas Raynal, Histoire philosophique et politique des etablisse-
mens & du commerce des Européens dans les deux Indes. Ausg. Geneve 1780, T. 10, L. 19,
chap. 2: Gouvernement, 23-25).»

8 Court de Gébelin, Monde primitif, analysé et comparé avec le monde moderne, considéré dans
les origines grecques; ou Dictionnaire étymologique de la langue grecque, précédé de recherches
et de nouvelles vues sur lUorigine des Grecs et de leur langue (Paris 1782). Vgl. Discours
préliminaire sur les origines grecques, XXXVI-XXXVII.



210 Wolfgang ProB3

Auch der Gottinger Historiker Christoph Meiners formulierte 1781 in der
Vorrede zum ersten Band seiner Geschichte des Ursprungs, Fortgangs und Ver-
falls der Wissenschaften in Griechenland und Rom einen dhnlichen Gesichts-
punkt:

Die Griechen sind nicht bloB diejenige Nation, von welcher Aufkldrung iiber alle Theile der
Erde in allen nachfolgenden Jahrhunderten ausgegangen ist, sondern sie sind auch die einzige,
die alles nur sich selbst und keinem andern gelehrten Volke etwas zu verdanken hatte, und
unter welcher man den sich selbst {iberlassenen menschlichen Geist, durch alle Stuffen und
Alter, von seiner ersten Erhebung an, bis zu seiner duBersten Schwiche und Entkriftung
beobachten kann. Alle librigen Volker, sie mogen die Griechen erreicht, oder iibertroffen
haben, oder hinter ihnen zuriick geblieben seyn, waren immer Schiiler von andern, und ihre
Kenntnisse nicht selbsterworbenes Eigenthum, sondern mehr oder weniger fremdes Gut, was
sie entweder von andern geborgt, oder andre ihnen zugebracht haben. Unter den Griechen
allein kann man ¢s wahrnehmen, in welcher Ordnung der menschliche Geist, wenn er gar
keine fremde Hiilfe erlangt, von den Kiinsten zu Wissenschaften, und von einer Wissenschaft,
Untersuchung und Meynung zu andern fortgeht®.

Stellt man diesen beiden Griechenland-Entwiirfen die Zeichnung Herders
gegeniiber, so scheint der Unterschied zunichst gering; die Geschichte Grie-
chenlands erscheint auch bei ithm als singuldrer Fall in der Geschichte:

Nicht nur sind die Griechen von der Zumischung fremder Nationen befreit und in ihrer ganzen
Bildung sich eigen geblieben; sondern sie haben auch ihre Perioden so ganz durchlebt und von
den kleinsten Anfdngen der Bildung die ganze Laufbahn derselben so vollstandig durchschrit-
ten, als sonst kein andres Volk der Geschichte. [...] Wie also der Naturlehrer seine Pflanze nur
dann vollstindig betrachten kann, wenn er sie von ihrem Samen und Keim aus bis zur Bliite
und Abbliite kennet: so wire uns die griechische Geschichte eine solche Pflanze; Schade nur,
daB nach dem gewohnten Gange dieselbe bisher noch lange nicht, wie die Romische ist
bearbeitet worden'?.

Aber trotz aller Idealisierung ist es eine eigenartige Interpretation Griechen-
lands und seiner Geschichte, die Herder hier vorlegt. Denn der Enthusiasmus,
der die Interpretation der Orphika - in Eschenbachs und Gesners Ausgaben —
und der Dichtung Homers im Versuch einer Geschichte der lyrischen Dicht-
kunst (1766) und in den Fragmenten iiber die neuere deutsche Literatur (1766/
68) oder die Behandlung der griechischen Kunstwerke im Vierten kritischen
Wiildchen (1769) und in der Plastik (1770 bzw. 1778) gekennzeichnet hatte, ist
keineswegs erloschen'!. Auch die kulturrelativistischen Gesichtspunkte, die
sich aus dem Reisejournal (1769) und der ersten geschichtsphilosophischen
Schrift von 1774 Auch eine Philosophie der Geschichte fortsetzen, enthalten
keinen Ansatz, um den Rang der griechischen Kunst und Kultur fiir die Nach-

9 Christoph Meiners, Geschichte des Ursprungs, Fortgangs und Verfalls der Wissenschaften
Griechenland und Rom, 2 Bde. (Lemgo 1781/82); vgl. hierzu Bd. 1, F'orrede X XI11-XXIII.

10 Ideen, Buch XI11/7: Allgemeine Betrachtungen tiber die Geschichte Griechenlandes; vgl. H. 111
520/21. Kursivierung durch den Vf.; dies ist das Tacitus-Zitat, um das es im folgenden gehen
wird.

11 Vgl. den Abdruck der genannten Texte in H. I (7ff. und 63ff) und H. II (57ff., 403ff. und
465ft.).



Gens sul tantum similis 211

welt zu beeintrdchtigen. Thre Stellung im Entwicklungszyklus der Kultur ist
gekennzeichnet von den Privilegien der Jugend; deshalb die Betonung des
Spielerischen, fast Experimentellen, das die Entwicklung der griechischen Kul-
tur in seinen Augen auch in den /deen kennzeichnet. Selbst die Provokation
des libermichtigen Gegners Persien zum Krieg hat in dieser Darstellung etwas
Ubermiitiges, und sogar der Untergang der griechischen Freiheit unter den
Makedonen und R6mern ist nicht Resultat einer langen — und wie im Falle
Roms, fiir die gesamte Welt verheerenden — Agonie. Und trotzdem unterschei-
det sich Herders Interpretation Griechenlands von derjenigen Winckelmanns,
die er immer wieder modellhaft zitiert, auf tiefgreifende Weise: 1773 und 1779
hatte er in zwei preisgekronten Schriften fiir die Berliner Akademie — Ursachen
des gesunknen Geschmacks bei den verschiednen Vilkern, da er gebliihet (Berlin
1775) und Vom Einfluf3 der Regierung auf die Wissenschaften und der Wissen-
schaften auf die Regierung (Berlin 1780) - die Formen der Herrschaft, der
Kunst und Kultur in so enger Verkniipfung dargestellt, dass sie als reine Pro-
duktionen einer bestimmten Zeit erscheinen; eine Autonomie ausserhalb 1threr
Funktionen in der Nationalkultur eines Volkes konnen diese Kulturleistungen
nicht besitzen, und deshalb kann nichts davon - selbst die Kunst — im eigent-
lichen Sinne tradiert werden, weil sie sich der Ubertragung in ein neues Milieu
widersetzen'2. Im Rekurs auf diese dsthetisch-politischen Schriften der siebzi-
ger Jahre erfolgt nun die Darstellung der griechischen Kultur und ihrer Ge-
schichte in den Ideen. Sie endet in der vollstindigen Negation einer Nachfolge
der griechischen Antike:

Aber das haben alle Gattungen der menschlichen Aufklarung gemein, daB jede zu einem
Punkt der Vollkommenheit strebet, der, wenn er durch einen Zusammenhang gliicklicher
Umstidnde hier oder dort erreicht ist, sich weder ewig erhalten noch auf der Stelle wiederkom-
men kann, sondern eine abnehmende Reihe anfidngt. Jedes vollkommenste Werk niamlich,
sofern man von Menschen Vollkommenheit fodern kann, ist ein Hochstes in seiner Art; hinter
ihm sind also bloB Nachahmungen oder ungliickliche Bestrebungen, es iibertreffen zu wollen,
moglich. Als Homer gesungen hatte, war in seiner Gattung kein zweiter Homer denkbar [...].
So wars mit allen Gattungen der griechischen Kunst und wird unter allen Voélkern also
bleiben; ja daB die Griechen in ihren schonern Zeiten dieses Naturgesetz einsahn und ein
Ho6chstes durch ein noch Hoheres nicht zu liberstreben suchten, das eben macht ihren Ge-
schmack so sicher und die Ausbildung desselben so mannichfaltig'3.

Diese Ausfiihrungen gerieten in den Horizont des programmatischen Neoklas-
sizismus, dem sie durch ihren radikalen Relativismus deutlich widersprachen.
Goethes Versuch in den neunziger Jahren, nach den Lehrjahren in der Achilleis
zum heroischen Epos Homers zuriickzukehren, den der junge Gottfried Her-
mann (De poeseos generibus, 1794)'* und Schiller durch ihre Abwertung der

12 Vgl. den Abdruck der beiden Schriften in SB’S V 595-655 und IX 307-408.

13 Ideen Buch XIII/7; H. 111 525.

14 Gottfried Hermanns Habilitationsschrift von 1794 sowie die in zwei Teilen verfasste De
differentia prosae et poeticae orationis disputatio von 1803 gehoren in ihrem unmittelbaren



8]
[§9]

Wolfgang Pro3

Prosa so nachhaltig unterstiitzten, ist dieser Haltung Herders diametral entge-
gengesetzt. Als Karoline Herder wihrend des Italien-Aufenthalts ihres Mannes
1788/89 die Abhandlung Uber die bildende Nachahmung des Schénen von Karl
Philipp Moritz las, die dieser in Rom unter Goethes Einfluss verfasst hatte,
reagierte Herder auf diese Mitteilung fast emport; in einem Brief vom 21. Fe-
bruar 1789 an seine Frau nennt er die dort vertretene Kunstauffassung «selb-
stisch, abgottisch, unteilnehmend und fiir mein Herz desolierend»'>. Drei
Aspekte dieser Abhandlung sind fiir ithn schlicht unertrédglich: einmal die Ent-
fernung des Schonen von jeder Bezugnahme auf einen realen und praktischen
Kontext, ferner die Forderung nach der Konzentration des «nutzlosen Scho-
nen» auf sich selbst, und schliesslich der provokante Gegensatz zu allen ethi-
schen Forderungen, die der Kunst gegeniiber erhoben werden konnen. Dieser
«ethischen Entwertung der Kunst» tritt die Formulierung einer «Inappellabili- -
tdt» des Geschmacksurteils zu Seite, die sich rigoros jeder Kritik verweigert,
die nicht im Verfahren des Kiinstlers begriindet ist. In dem Mass, in dem
Goethe, Schiller, Wilhelm von Humboldt oder August und Friedrich Schlegel
— nicht zuletzt unter dem Einfluss von Kants Kritik der Urteilskraft — die
griechische Kunst in dem von Moritz bezeichneten Sinn zum Massstab jeder
Kunst verabsolutierten, steigerte sich der Kontrast zu Herders und Wielands
Deutung dieser Kultur als Resultat einer einmaligen gliicklichen historischen
Filigung. Gerade in einer brieflichen Kontroverse mit Herder hat Schiller die-
sen uniiberbriickbaren Gegensatz formuliert, als dieser 1795 in seinem fiir die
Horen gedachten Aufsatz Iduna, oder der Apfel der Verjiingung vorschlug,
neben die griechisch-romische Mythologie die germanische als gleichberech-
tigte Quelle der poetischen Vorstellungswelt zu setzen. Schiller replizierte in
einem Brief am 4. November 1795:

Esist eine sehr intereBante Frage, die Sie in Ihrem Gespriche [sc.: Iduna] aufwerfen, aber auf
groBen Widerspruch diirften Sie sich wohl gefal3t machen. Ich selbst mdchte ein paar Worte
darauf sagen, um die Frage nach meiner Weise zu 16sen. Gibt man Ihnen die Voraussetzung
zu, daB3 die Poesie aus dem Leben, aus der Zeit, aus dem Wirklichen hervorgehen, damit eins
ausmachen und darein zuriickflieBen muB und (in unsern Umstianden) kann, so haben Sie
gewonnen; denn da ist alsdann nicht zu ldugnen, daB3 die Verwandtschaft dieser Nordischen
Gebilde mit unserm Germanischen Geiste fiir jene entscheiden mul3. Aber gerade jene Vor-
aussetzungen ldugne ich. Es 1aBt sich, wie ich denke, beweisen, dal3 unser Denken und Trei-
ben, unser biirgerliches, politisches, religioses, wissenschaftliches Leben und Wirken wie die
Prosa der Poesie entgegengesetzt ist. Diese Ubermacht der Prosa in dem Ganzen unsres
Zustandes ist, meines Bediinkens, so gro3 und so entschieden, daB3 der poetische Geist, anstatt
dariiber Meister zu werden, nothwendig davon angesteckt und also zu Grunde gerichtet

Bezug auf Kant und Moritz zu den wichtigsten Zeugnissen einer radikalen Anwendung des
klassizistischen Kunstprogramms auf die Fragen einer praktischen Poetik; in der germanisti-
schen Forschung werden sie jedoch nicht wahrgenommen. Vgl. ihren Abdruck im ersten Band
von Hermanns Opuscula (Leipzig 1827) 20-43 und 81-128.

15 Albert Meier/Heide Hollmer (Hgg.), Johann Gottfried Herder, Italienische Reise. Briefe und
Tagebuchaufzeichnungen 1788-1789 (Miinchen 1988) 350.



Gens sui tantum similis 213

werden miiBBte. Daher weil3 ich fiir den poetischen Genius kein Heil, als daB3 er sich aus dem
Gebiet der wirklichen Welt zuriickzieht und anstatt jener Coalition, die ithm gefdhrlich sein
wiirde, auf die strengste Separation sein Bestreben richtet. Daher scheint es mir gerade ein
Gewinn fiir thn zu sein, daB er sich seine eigne Welt formiret und durch die Griechischen
Mythen der Verwandte cines fernen fremden und idealischen Zeitalters bleibt, da ihn die
Wirklichkeit nur beschmutzen wiirde. Vielleicht gelingt es mir, in dem Aufsatze den ich jetzt
schreibe, «liber die sentimentalischen Dichter» [d.h. der in den Horen separat publizierte
zweite Teil von Uber naive und sentimentalische Dichtung]. Thnen meine Vorstellungsweise
klarer und annehmlicher zu machen. Denn gerade in diesem Aufsatze suche ich die Frage zu
erortern, «was der Dichtergeist in einem Zeitalter und unter den Umstanden wie die unsrigen
flir einen Weg zu nehmen habe»'6.

Dem gegeniiber siecht Herder auf eine andere Weise eine Verbindung zwischen
Griechentum und nordischer Kultur: Wenn wir die bereits angefiihrte Feststel-
lung «Nicht nur sind die Griechen von der Zumischung fremder Nationen
befreit und in ihrer ganzen Bildung sich eigen geblieben»!” in ihrer Formulie-
rung genauer betrachten, so ergibt sich ein — zumindest fiir den Germanisten,
wenn schon nicht fiir den klassischen Philologen - iiberraschender Zitat-Be-
fund:

Ipse eorum opinionibus accedo, qui Germaniae populos nullis aliis aliarum nationibus con-
nubiis infectos, propriam & sinceram & tantum sui similem gentem exstitisse arbitrantur'®,

Dieses Zitat — der einleitende Satz zu Germania 4 - ist kein Zufall; Herder
hatte es bereits 1774 als lateinisches Motto fiir eine unverdffentlichte Preis-
schrift verwendet!®. Es steht an der Stelle, an der Tacitus von einer sagenhaften
Verbindung zwischen Griechenland und Germanien spricht, die iiber den He-
rakles-Mythos und eine behauptete Landung des Odysseus am Rhein zustande
gekommen sein soll; Tacitus ldsst diese Hypothese auf sich beruhen und gibt
stattdessen seiner Meinung von der singuldren Erscheinung der Germanen
Ausdruck. Dies gewinnt jedoch bei Herder eine andere Bedeutung: Er fiihrt
unter diesem Gesichtspunkt die Faktoren politische Freiheit, Gemeingeist und
Kultur zusammen, unter denen geschichtsphilosophisch die griechischen und
die germanischen Stimme gemeinsam betrachtet werden kdnnen. Diese Paral-
lelisierung von Griechen und Germanen hat ihre eigene Geschichte: Das Kon-
zept der «deutschen Volker»2? im vierten Teil von Herders Ideen greift auf das

16 Schillers Werke, Nationalausgabe Bd. 28, 971,

17 Vgl. Anm. 10; ebd., 520.

18 Das Zitat erfolgt nach: Caii Cornelii Taciti De situ, moribus et populis Germaniae libellus,
cum perpetuo et pragmatico commentario, quo populorum Germaniae nomina, Situm, res
gestas, coitiones in societates magnas, atque ex eorundem moribus variorum in Germania
publicorum ac privatorum iurium et consuetudinum originem et progressum exposuit lust.
Christop. Dithmarus (Frankfurt/Oder 1766) 22. — Diese Ausgabe erschien erstmals 1725.

19 Es handelte sich um die Antwort auf eine Gottinger Preisfrage, fiir die das Tacitus-Motto das
Kennwort bildete; vgl. «Wie die Deutschen Bischofe Landstande wurden», in: SWSV 676-
698.

20 Vgl. Ideen XVI1/3, 634ff.



214 Wolfgang Pro8

Ensemble von Namen und Stimmen zurlick, die Tacitus in seiner Germania
nennt und topographisch zu situieren versucht (neben anderen Quellen wie
Caesar, Cassiodorus, Iordanes, Prokop, Silius Italicus), aber in einer bestimm-
ten Tradition. Denn zahlreiche Gelehrte haben sich im 17. und 18. Jahrhun-
dert mit diesen Angaben aus antiquarischem Interesse beschiftigt, darunter
Hermann Conring, G. W. Leibniz, Jacob Gronovius; aber folgenreich ist diese
Tacitus-Schrift erst geworden durch ihre rechtsgeschichtliche Interpretation,
wie sie vor allem die Editionen der Germania Conrings belegen: Die Vorrede
der Erstausgabe (Helmstedt 16395) triagt den Titel De historiarum, Germana-
rum inprimis, studiis;, die dritte Ausgabe (Helmstedt 1678) enthilt neben den
Vorreden der Ausgaben von 1635 und 1652 zwei weitere Abhandlungen zur
Friihgeschichte der Germanen. Noch die Ausgaben des 18. Jahrhunderts be-
wahren diese Tradition, wie die im folgenden benutzte Dithmarsche Ausgabe
(Erstdruck 1725, Nachdruck 1766) zeigt. In der Einleitung zu seiner Edition
der Germania hatte Conring, unter Berufung auf Hugo Grotius, geschrieben:

[...] habet uero & haud exiguum ad res imperii noscendas usum uetustiorum monumentorum
adcuratior notitia. Si enim ad reipublicae formam respexerimus, quomodo illa, aut quando
coeperit Germanis gentibus allubescere, ex antiquissimis demum licet monumentis addiscere.
Ita et multa, quae ad populi libertatem, ad nobilium principumque statum, et seruitutem, et
alia pertinent, sicut antequam magnum hoc imperii corpus coaluit, coepere, ita et altius ducta
origine arcessenda sunt. [...] Videmus enim in Italia, Gallia, Hispania, Britannia, Germania-
que omni, Romanorum post tempora, noua quasi gentium iura exorta, quae non aliunde,
quam ex antiquissimis Germaniae institutis profluunt. Quemadmodum enim Itali olim, uici-
naeque gentes Graecorum mores legesque, Dionysio Halic[arnasso] teste, sunt sequutae, unde
ius aliquod gentium improprie ita dictum exortum est: ita (uerba sunt summi uiri Hugonis
Grotii de J[ure] Blelli] et P[acis] lib. II. cap. 8 §. 1.) «et reuera factum uidemus, ex quo
Germanicae nationes Europam fere omnem inuaserunt. Sicut enim olim iura Graeca, ita nunc
Germanica instituta passim recepta sunt, et nunc etiam uigent.» [...] Solum id unicum addo:
Romani imperii extrema absque Germanicarum rerum notitia illa non percipi, eo quod ab
Germanis Romana illa uis fracta sit et perdita. Vandali enim, Gothi, Gepidae, Heruli, Rugii,
Sueui, Burgundiones, Alemanni, Longobardi, Franci, Saxones, Germanica nomina sunt, ua-
cua trans Albim Sarmatis Venedis relicta sede?'.

Die Parallele, die Hugo Grotius und Hermann Conring zwischen der Entste-
hung des griechischen Gemeinsinns, der weit iiber das engere Territorium
Griechenlands hinauswirkte, und der des europidischen Gemeingeistes auf
dem Substrat der Uberlagerung der Rémer durch die eingewanderten Germa-
nenstimme gezogen haben, ist also die entscheidende Voraussetzung Herders;
sie beruht vor allem auf der Entgegensetzung von germanischem und romi-
schem Recht. Christian Thomasius hat in seiner Delineatio historiae civilis
juris den gleichen Gesichtspunkt hervorgehoben:

libellus Taciti studiosis juris inprimis commendandus est, quoniam deprehendent, ex istis

antiquis non pauca hodierna capita iuris Germanici, a iure lustinianeo discrepantis, deriuari
posse [...]*2.

21 Zitat nach der in Anm. 18 erwidhnten Ausgabe; vgl. Praefatio, Bl. 2v-4r.
22 Vgl. ebd., Praefatio, Bl. 5r.



Gens sul tantum similis 215

Uber dem erst 1791 veréffentlichten Vierten Teil von Herders Ideen steht — in
Variation von Vergils Aeneis-Vers 1,33 — als Motto Tantae molis erat, Germa-
nas condere gentes. Dies veranlasste den franzdsischen Herder-Forscher Max
Rouché 1940 in seinem Monumentalwerk La philosophie de I’histoire de Her-
der, von einem rassisch begriindeten «Germanozentrismus» in der Darstellung
des vierten Teils der Ideen zu sprechen?’. Dies mag unter den zeitgeschicht-
lichen politischen Voraussetzungen verstindlich sein, unter denen Rouché
sein Werk niederschrieb und publizierte, aber selbst dies rechtfertigt seine
Lektiire dieses Schlussteils keineswegs. Die Bedenklichkeit der schlichten
Identifikation des Verfassers der /deen mit dem Nationalstaat von 1870/71
oder gar der Rassenideologie des «Dritten Reiches» 1st in jlingster Zeit deutlich
gezeigt worden?*; keinesfalls redet Herder mit diesem Motto einer deutsch-
nationalen Ausrichtung seiner «Geschichte der Menschheit» das Wort, son-
dern er ldsst auf die Darstellung der Versklavung des Erdkreises durch Rom in
Buch XIV die Schilderung der Befreiung vom Joch eben dieser Herrschaft
durch die Volker folgen, die vom Nordriicken des asiatischen Gebirges sich bis
nach Europa verbreiten. Er folgt damit Montesquieus beriihmtem Satz von
den Barbaren des Nordens, die die Ketten zerbrechen, die der Despotismus
des Siidens geschmiedet habe:

Le Goth Jornandez a appelé le nord de ’Europe la fabrique du genre humain. Je I’appellerai
plutot la fabrique des instruments qui brisent les fers forgés au midi. C’est la que se forment
ces nations vaillantes qui sortent de leur pays pour détruire les tyrans et les esclaves, et
apprendre aux hommes que, la nature les ayant faits égaux, la raison n’a pu les rendre
dépendants que pour leur bonheur?s.

Rouché iibergeht die simple Tatsache, dass Tacitus’ Erfindung des reinen Na-
turvolks der Germanen ebenso wenig den Deutschen in die Schuhe zu schie-
ben ist, wie die fiir Herder so bedeutungsvolle Tatsache einer Reprise dieses
Mythos gerade in der franzosischen Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts,
die weit iiber das bei Montesquieu Gesagte hinausgeht?. Rouché hat ferner in
seiner Lesart die Kennzeichnung iibersehen, die Herder der gesamten nachro-
mischen Zeit gibt: Er charakterisiert in diesem Motto die moderne Periode der
Geschichte mit dem Hinweis auf die «Ausloschung der Nationalcharaktere»,
die die Voraussetzung flir die Ausbildung des europidischen «Allgemeingeistes»
bildet?’. Herders Abwandlung des Vergil-Textes beinhaltet demnach ein inge-

23 Vgl. hierzu H. 11l 621. - Das genannte Werk Rouchés erschien Strasbourg 1940; vgl. 462.

24 Vgl. den Aufsatz von Otto Dann, «Herder und die Deutsche Bewegung», in: Gerhard Sauder
(Hg.), Johann Gottfried Herder (1744-1803) (Hamburg 1987) 308-340.

25 Montesquieu, Esprit des lois, 1. 17, chap. S; Zitat nach: (Euvres complétes de Montesquieu. Hg.
von L. S. Auger, 5 Bde. (Paris 1818); vgl. Bd. I 444,

26 Vgl hierzu generell den Aufsatz des Vf,, «Von Riga nach Paris und von Riga nach Petersburg
- Herders Reisejournal und Diderots Mémoires fiir Katharina IL.», in: Conrad Wiedemann
(Hg.), Rom — Paris — London. Vgl. Anm. 2, ebd. 361-374.

27 Ideen XV1/6; H. 111 650 und 649.



216 Wolfgang ProB: Gens sui tantum similis

nidses Spiel mit der Doppeldeutigkeit von «germanus» als Bezeichnung der
Bewohner Germaniens und als Terminus fiir «verwandt»; und unter diesen
Voraussetzungen ist eine zweite Lesart des Mottos zwingend, das sinngemass
so zu libersetzen ist: «Soviel Miihe hat es gekostet, in den Volkern einen Ge-
meingeist zu erwecken.» Sie wird vor allem durch Herders eigene Deutung des
Namens und der Verfassung von «Germanen oder Alemannen, d.i. verbundene
Kriegsvolker» gestiitzt, deren Mentalitdt und Organisation bei der Entwick-
lung Europas bestimmend wird?®. Herders Thema in diesem Schlussteil der
Ideen ist demnach die langsame Ausbildung und Durchsetzung eines europii-
schen Gemeingeistes, auf dem die moderne Kultur, in Analogie zu derjenigen
Griechenlands, beruht; dieser ist keinesfalls Resultat eines aggressiven natio-
nalstaatlichen «Pangermanismus», zu dessen — wenn auch nicht konsequentem
- Urheber Rouché den Verfasser der Ideen erklirt hat.

Unter solchen geschichtsphilosophischen Voraussetzungen bekommt Hol-
derlins eingangs zitierte Diskussion zwischen Hyperion, seinen Freunden und
Diotima einen neuen Sinn: nicht die Nachahmung der Kunst, sondern die
Erweckung eines neuen Gemeingeistes konnte eine kulturelle Bliite hervorru-
fen, in der der Geist des antiken Griechenland neu erwacht, wenn auch in
vollig verwandelter Gestalt. In diesem Sinne widren die europdischen, vom
romischen Machtstreben freien Volker die idealen Nachfolger der Griechen.
Allerdings ist diese Reflexion Herders im 19. Jahrhundert auf eine Weise
verstanden — bzw. missverstanden — worden, die dem Urheber dieser These
kaum anzulasten ist.

28 Ebd., Ideen XV1/.3, 636f.

Klassisch-Philolcgisches Seminar



	Gens sui tantum similis : Johann Gottfried Herders Beitrag zur Entstehung des deutschen Philhellenismus



